



# EL MIDRASH PARA LA FAMILIA DICE

# El Libro de Daniel



Por R. Weissman







# Título del original en inglés

## THE FAMILY MIDRASH SAYS

# The book of Daniel

## ©COPYRIGHT 2016

Todos los derechos reservados. No pueden reproducirse en forma alguna, partes de este libro, ni tampoco almacenarse o recuperarse información, en forma total o parcial en cualquier idioma (con excepción de citas breves en artículos de crítica o análisis), sin el consentimiento escrito del editor.

Se aplicarán estrictamente los derechos de autor.



# EDITORIAL BNEI SHOLEM

Jean Jaures 737
Buenos Aires ARGENTINA
tel: 54 4961 8338 / linea USA 1718-618-4158
Whattsapp +549 11 5111 2925
editorial@bneisholem.com.ar / editorialbneisholem@gmail.com
www.bneisholem.com.ar

Moshe Weissman

El Midrash para la familia Dice : el libro de Daniel . - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Bnei Sholem, 2014.
416 p. ; 25x15 cm.
ISBN 978-987-1380-94-7
1. Judaismo. CDD 296

Fecha de catalogación: 01/07/2014

ISBN: 978-987-1380-94-7 IMPRESO EN ARGENTINA PRINTED IN ARGENTINA





# Nota por favor que al final de este libro encontrarás:

- ☐ Todo el texto hebreo con una traducción, en la página 315.
- ☐ La respuesta a los Cuestionarios, en la página 367.
- ☐ Un glosario en la página 369.







# Por qué en la noche de *Iom Kipur* se le leía al *Kohén Gadol* el *Libro de Daniel*

Iom Kipur era un día agotador para el Kohén Gadol en los tiempos del Beit HaMikdash. En aquel día santo, él ofrecía personalmente todos los sacrificios. Durante la noche de Iom Kipur no tenía permitido dormir, sino que permanecía despierto en compañía de otros kohanim. Al comienzo de la noche, los kohanim hablaban de temas de Halajá. Después, para impedir que se durmiera, leían secciones de los Libros del Naj.

Uno de los Sabios de los tiempos del segundo Beit Ha-Mikdash relató: «Solía yo leerle al Kohén Gadol DEL LIBRO DE DANIEL».

¿Por qué se elegía este séfer particular? Sus relatos y cálculos son tan apasionantes que mantienen vivo el interés. Puesto que el Kohén Gadol estaba cansado y se le hacía difícil concentrarse, los temas fascinantes del Libro de Daniel eran una elección ideal.

Mishná Iomá 1:6





# Índíce



| Por que en la noche de <i>lom Kipur</i> se le leia al Kohen Gadol el Libro de Daniel     | V   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Introducción: ¿De qué trata el <i>Libro de Daniel</i> ?                                  | .XV |
| Glosario de personas y lugares del <i>Libro de Daniel</i>                                | XVI |
| Parte 1: Daniel y sus amigos                                                             | 1   |
| Galut Iehoiakim: El primer exilio, dieciocho años antes de la destrucción del pri        | mer |
| Beit HaMikdash                                                                           | 3   |
| Nuestros Sabios nos dicen: El fin del Rey Iehoiakim                                      | 4   |
| Galut Iehoiajín: El segundo exilio, siete años después                                   | 6   |
| Galut Tzidkiiahu: El tercer exilio, y final, once años después                           | 6   |
| El Midrash nos dice: La crueldad de Nevujadnétzar                                        | 7   |
| Otro Midrash: ¿Dónde estaba Hashem durante el exilio?                                    | 7   |
| Irmiahu recibe un mensaje para los judíos del exilio                                     | 9   |
| Nevujadnétzar celebra su victoria                                                        | 10  |
| Nevujadnétzar pide siervos judíos                                                        | 11  |
| El Midrash nos dice: El ierushalmi listo                                                 | 11  |
| Nevujadnétzar exige siervos con cualidades especiales                                    | 14  |
| El Midrash nos dice: En algunos descendientes de la tribu de Iehudá se hallan cualidades |     |
| Una mejor comprensión del Midrash                                                        | 17  |
| Le piden a Nevujadnétzar que reubique un grupo de judíos                                 | 18  |
| El cambio de los nombres de los cuatro amigos                                            | 19  |
| La decisión de Daniel                                                                    | 22  |
| Nuestros Sabios explican: El efecto de ingerir comida no casher                          | 23  |
| Un relato del Zohar: Rabí Eliézer y el filósofo                                          |     |
| Daniel decreta leyes nuevas                                                              | 24  |
| Daniel le solicita otros alimentos al funcionario responsable                            |     |
| El Midrash nos dice: Una bendición maravillosa que recibimos de los kohanim.             |     |
| Iosef v Daniel: Similitudes                                                              | 30  |



| El segundo intento de Daniel                                                     | 32 |
|----------------------------------------------------------------------------------|----|
| El resultado del experimento                                                     | 33 |
| Hashem recompensa a Daniel, Jananiá, Mishael y Azariá                            | 34 |
| Nevujadnétzar tiene un sueño inquietante                                         | 35 |
| La intervención de Daniel                                                        | 38 |
| Daniel descubre el sueño y Le agradece a Hashem                                  | 41 |
| El cántico de alabanza a Hashem de Daniel                                        | 41 |
| El Midrash nos dice: ¿A quién le concede Hashem sabiduría?                       | 41 |
| Cómo entender el Midrash                                                         | 42 |
| Daniel prosigue con su cántico                                                   | 42 |
| Un mashal: Los ladrones que se consideraban inteligentes                         | 43 |
| Iosef y Daniel: Similitudes                                                      | 46 |
| El sueño de la imagen                                                            | 47 |
| La interpretación                                                                | 49 |
| Nuestros Sabios nos dicen: Los pensamientos de Daniel en ese momento.            | 49 |
| La comprensión de la predicción de Daniel                                        | 50 |
| Daniel explica la última parte del sueño                                         | 52 |
| La diferencia entre los cuatro primeros reinos y el último                       | 52 |
| Iosef y Daniel: Similitudes                                                      | 55 |
| Las consecuencias del sueño de Nevujadnétzar                                     | 56 |
| Nevujadnétzar honra a Daniel                                                     | 57 |
| Cuestionario: Primera Sección                                                    | 60 |
| La imagen de oro                                                                 | 61 |
| El Zohar revela: Acontecimientos históricos en el valle de Dura                  | 62 |
| Jananiá, Mishael y Azariá son obligados a asistir a la ceremonia                 | 64 |
| El Midrash nos dice: Jananiá, Mishael y Azariá le hacen una consulta<br>Iejezkel |    |
| Otro Midrash: La noche previa a la ceremonia                                     | 67 |
| Qué sucedió en la inauguración                                                   | 68 |
| La acusación contra los tres hombres                                             |    |
| La prueba de Jananiá, Mishael y Azariá                                           | 72 |
| Al fuego                                                                         | 74 |



| El Midrash nos dice: La conversación en el Cielo                                          | 76  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Los grandes milagros de ese día                                                           | 76  |
| Nuestros Sabios nos dicen: Milagros adicionales                                           | 77  |
| Los tres tzadikim salen del fuego                                                         | 78  |
| El Midrash nos dice: Permanecer en buena compañía                                         | 81  |
| Qué les sucedió después a Jananiá, Mishael y Azariá                                       | 82  |
| El Midrash nos dice: Daniel aparece en escena                                             | 83  |
| Nuestros Sabios nos dicen: Más milagros que acaecieron en ese día                         | 84  |
| Nevujadnétzar admite el poder de Hashem                                                   | 86  |
| Una discusión                                                                             | 86  |
| Nuestros Sabios nos dicen: Papus y Lulianus se presentan ante el emp                      | -   |
| Por qué se produjeron milagros abiertos en el exilio babilónico                           | 89  |
| El Midrash nos dice: El cocodrilo de Nevujadnétzar                                        | 90  |
| La vergonzosa experiencia de Nevujadnétzar                                                | 91  |
| El segundo sueño de Nevujadnétzar                                                         | 93  |
| Nuestros Sabios nos dicen: Las alabanzas de un rashá                                      | 93  |
| La continuación de la carta de Nevujadnétzar                                              | 95  |
| La respuesta de Daniel                                                                    | 97  |
| Nuestros Sabios nos dicen: La respuesta que le salvó la vida a Rabí Eliézer               | 98  |
| Daniel explica el sueño del árbol                                                         | 99  |
| El consejo de Daniel                                                                      | 101 |
| Iosef y Daniel: Similitudes                                                               | 104 |
| Nevujadnétzar cambia de parecer                                                           | 105 |
| El poder de la tzedaká                                                                    | 107 |
| El Zohar nos dice: La excusa de los ricos                                                 | 108 |
| La enfermedad mental del rey                                                              | 108 |
| La supervivencia antinatural de Nevujadnétzar                                             | 111 |
| El retorno de la cordura de Nevujadnétzar                                                 | 112 |
| Nuestros Sabios nos dicen: Lo que sucedió durante la ausencia de Nevujado tras su retorno |     |
| El Midrash nos dice: Los poderes sobrenaturales de Nevujadnétzar                          | 115 |



| El fin de Nevujadnétzar                                              | 117 |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| Nuestros Sabios nos dicen: ¿Quién heredó el dinero de Nevujadnétzar? | 118 |
| Más de nuestros Sabios: El abuso contra Nevujadnétzar tras su muerte | 118 |
| La muerte del profeta Iejezkel                                       | 119 |
| El reinado de Evil Merodaj                                           | 120 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El pedido de Daniel a Evil Merodaj        | 120 |
| Cuestionario: Segunda Sección                                        | 121 |
| La victoria de Belshatzar                                            | 122 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El cálculo erróneo de Belshatzar          | 122 |
| El gran banquete de Belshatzar                                       | 123 |
| La reacción del rey                                                  | 125 |
| El Midrash nos dice: Los judíos buscan a Daniel                      | 126 |
| Daniel es convocado                                                  | 127 |
| Daniel reprende a Belshatzar y lee la escritura                      | 130 |
| La Guemará nos dice: ¿Cuál era el código secreto?                    | 132 |
| La recompensa de Daniel                                              | 134 |
| Iosef y Daniel: Similitudes                                          | 134 |
| El terrible fin de Belshatzar                                        | 135 |
| El Midrash nos dice: Los reshaím suelen ser destruidos por la noche  | 136 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El mal uso de la corona de la Torá        | 137 |
| La caída del Imperio Babilónico y la destrucción de su capital       | 138 |
| La Guemará nos dice: Bendiciones especiales vinculadas con Bavel     | 138 |
| Consecuencias del milagro del manuscrito de la pared                 | 139 |
| El comienzo del reinado de Dariavesh de Madái                        | 139 |
| El rey favorece a Daniel                                             | 141 |
| Los ministros tratan de acusar a Daniel                              | 142 |
| Dariavesh promulga una ley nueva                                     | 142 |
| Daniel ignora el decreto de Dariavesh                                | 144 |
| La acusación contra Daniel                                           | 148 |
| El castigo del rey contra Daniel                                     | 150 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El poder de un buen deseo                 | 150 |
| Daniel en la guarida de los legnes                                   | 151 |

# Índice



| Iosef y Daniel: Similitudes                                                              | 156       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| El castigo a los enemigos de Daniel                                                      | 157       |
| La carta abierta de Dariavesh                                                            | 158       |
| Nuestros Sabios nos dicen: El Beit Haknéset de Daniel                                    | 158       |
| Parte 2: Las visiones de Daniel                                                          | 161       |
| ¿Por qué el <i>Libro de Daniel</i> forma parte de la sección del <i>Tana</i><br>Ketuvim? | ,         |
| Nuestros Sabios nos dicen: Alusiones a los cuatro reinos en la Torá                      | 164       |
| Daniel tiene durante dos noches una visión en la que aparecen cuatro be                  | stias168  |
| ¿Qué representaban las cuatro bestias?                                                   | 169       |
| El Midrash nos dice: Animales marinos en tierra seca                                     | 170       |
| ¿De qué modo las cuatro bestias representaban los cuatro imperios?                       | 171       |
| 1. El león / BAVEL                                                                       | 172       |
| El Midrash nos dice: ¿Quién es el verdadero león?                                        | 172       |
| 2. El oso / PARÁS                                                                        | 174       |
| 3. El Leopardo / GRECIA                                                                  | 177       |
| 4. La Bestia sin Nombre / EDOM                                                           | 178       |
| Sinopsis de los Cuatro Imperios                                                          | 180       |
| Análisis histórico: Principales decretos y movimientos antijudíos de nuestro             | exilio182 |
| Una explicación del Capítulo 124 de los Tehilim: Shir HaMaalot, luléi Has                | hem189    |
| La segunda parte de la primera visión: Daniel ve la Sala del Trono Cele                  | stial191  |
| ¿Qué sucedía en la Corte Celestial?                                                      | 192       |
| El Midrash nos dice: Hashem comparte nuestra pena                                        | 192       |
| Otro Midrash: El honor a los Sabios de la Torá                                           | 193       |
| La continuación de la primera visión: Daniel ve el Trono, el río DiNur y los ár          | ngeles195 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El río DiNur Celestial                                        | 195       |
| El Zohar nos dice: ¿A quién purifica el río DiNur?                                       | 196       |
| La continuación de la primera visión: La llegada de un hombre con las<br>Hashem          |           |
| La comprensión de esta parte de la visión                                                | 198       |
| Nuestros Sabios nos dicen: ¿Cómo aparecerá Mashíaj?                                      | 199       |
| La parte final de la primera visión: Daniel pide una explicación de lo que               | vio 200   |



| La comprensión de la visión de los diez cuernos y el pequeño cuerno                         | 201 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| El Midrash nos dice: Lo que nos estamos perdiendo en nuestro exilio                         | 202 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El orgullo y el castigo de Tito                                  | 203 |
| Una carta histórica: <i>Iguéret Taimán /</i> La carta del Rambam a los judíos yemenitas.    | 206 |
| ¿Cuánto tiempo seguirá durando nuestro exilio?                                              | 208 |
| Cuestionario: Tercera Sección                                                               | 209 |
| La segunda visión de Daniel: El carnero y el macho cabrío                                   | 210 |
| El ángel explica la segunda visión                                                          | 212 |
| ¿A qué personas y acontecimientos se refería la segunda visión?                             | 214 |
| La historia de Alejandro Magno y Shimón HaTzadik                                            | 216 |
| El significado de los cuatro cuernos del macho cabrío                                       | 219 |
| Nuestros Sabios nos dicen: La cruel broma de los romanos                                    | 221 |
| La comprensión del final de la segunda visión                                               | 222 |
| Cómo se sentía Daniel tras la segunda visión                                                | 223 |
| Daniel se siente afligido con que no esté terminando el galut Bavel                         | 223 |
| Parte 1 de la <i>tefilá</i> de Daniel: La alabanza a Hashem                                 | 225 |
| Nuestros Sabios nos dicen: Por qué Daniel modificó la tefilá de Moshé                       | 225 |
| Otro relato de nuestros Sabios: Más alabanzas para Hashem                                   | 227 |
| Parte 2 de la tefilá de Daniel: Confiesa los pecados del pueblo judío                       | 228 |
| El Midrash nos dice: La increíble benevolencia de Hashem                                    | 228 |
| El Midrash nos dice: El Nombre de Hashem no se menciona en relación con el mal              | 230 |
| Parte 3 de la tefilá de Daniel: Le pide a Hashem que reconstruya el Beit HaMikdash          | 232 |
| Hashem responde a la <i>tefilá</i> de Daniel                                                | 234 |
| Iosef y Daniel: Similitudes                                                                 | 235 |
| La tercera visión                                                                           | 235 |
| ¿Cuál era el sentido de la tercera visión?                                                  | 236 |
| Un extracto de la historia: El debate del Rambán con los funcionarios de la Ig<br>en España |     |
| La discusión sobre los <i>pesukim</i> de Daniel                                             | 239 |
| La comprensión del resto de la tercera visión                                               | 240 |
| Cómo esta visión aclaró la confusión de Daniel                                              | 241 |
| Diferentes formas de calcular el fin del calut Bazzel                                       | 242 |

# Índice



| Nuestros Sabios nos dicen: Joni duerme setenta años                                                                   | 243 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Una forma de entender la historia de Joni                                                                             | 246 |
| Daniel está de duelo y ayuna                                                                                          | 247 |
| ¿Cómo recordamos el duelo de Daniel?                                                                                  | 250 |
| Un ángel se le aparece a Daniel                                                                                       | 251 |
| Nuestros Sabios nos dicen: Gavriel desobedece las órdenes de Hashem                                                   | 252 |
| La cuarta visión de Daniel                                                                                            | 256 |
| El Midrash nos dice: Qué sucede en un encuentro de los setenta ángeles                                                | 256 |
| El Midrash nos dice: La vergonzosa experiencia de Rabí Leví ben Sisi                                                  | 258 |
| La visión prosigue                                                                                                    | 260 |
| El ángel predice detalles sobre Iaván, el reino que le seguiría a Parás                                               | 261 |
| ¿Quién es «el rey del sur» y quién es «el rey del norte»?                                                             | 262 |
| La continuación de la cuarta visión: La profecía del ángel contra l<br>pecadores                                      |     |
| Un extracto de la historia: Otra parte del debate del Rambán                                                          | 266 |
| La comprensión de esta predicción: Los últimos años del galut Iaván                                                   | 270 |
| Nuestros Sabios nos dicen: El pecado del odio infundado en los tiempos de<br>Beit HaMikdash                           | _   |
| El ángel predice acontecimientos sobre el galut Edom, el exilio romano                                                | 271 |
| La comprensión de esta parte de la visión                                                                             | 273 |
| Los romanos destruirán el segundo Beit HaMikdash                                                                      | 273 |
| El ángel predice el sufrimiento de los judíos bajo el dominio romano tr<br>trucción del segundo <i>Beit HaMikdash</i> |     |
| Nuestros Sabios nos dicen: Rabí Iehudá ben Bava desafía la ley romana                                                 | 277 |
| La última parte de las predicciones del ángel concernientes a los goberr galut Edom                                   |     |
| ¿Cuál era el significado de esta parte de la profecía?                                                                | 279 |
| Predicciones sobre el mismísimo fin de nuestro exilio                                                                 | 280 |
| Momentos pavorosos al final de nuestro exilio                                                                         | 282 |
| Las cuatro visiones de Daniel: Resumen                                                                                | 283 |
| Tejiat HaMetim / La Resurrección de los Muertos                                                                       | 284 |
| Nuestros Sahios nos dicen: :Por qué necesitamos del sueño?                                                            | 284 |



| Todos nosotros viviremos en muchos mundos diferentes                                                             | 285     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| ¿Cuáles son los cinco mundos?                                                                                    | 285     |
| ¿Quién se levantará en la Tejiat HaMetim?                                                                        | 287     |
| La recompensa especial que aguarda a algunos judíos en el futuro                                                 | 288     |
| El Midrash nos dice: En el futuro, Hashem les concederá recompensas a los judíos que lo merezcan                 |         |
| El ángel le advierte a Daniel que no revele la fecha de la finalización c<br>exilio                              |         |
| Nuestros Sabios nos dicen: Por qué no tenemos una traducción aramea de parte del Naj hecha por Ionatán ben Uziel |         |
| ¿Cuál es el significado de los muchos números y los «lapsos de tiempe<br>en <i>Séfer Danie</i> l?                |         |
| Cómo entender los diferentes cálculos de la fecha de la llegada de Mas                                           | híaj296 |
| El Midrash nos dice: El Rey Shlomó profundiza en los secretos de la Tora                                         | á298    |
| El último pasuk de Séfer Daniel                                                                                  | 299     |
| El Midrash nos dice: Daniel tiene miedo del Juicio Futuro                                                        | 299     |
| El significado de las últimas palabras del Libro de Daniel                                                       | 300     |
| Cómo terminó la vida de Daniel                                                                                   | 301     |
| El Midrash nos dice: Daniel retorna a Éretz Israel                                                               | 301     |
| Nuestros Sabios explican: La mayor recompensa                                                                    | 304     |
| Por qué el pueblo judío ha sobrevivido hasta el día de hoy                                                       | 306     |
| Nuestros Sabios nos dicen: ¿Por qué los cuatro reinos mencionados en Dar vieron superpoderes?                    |         |
| <i>Más de nuestros Sabios:</i> Hashem concedió el líder apropiado para cada ex<br>judíos                         |         |
| Cuestionario: Cuarta Sección                                                                                     | 310     |
| ¿Qué podemos hacer para apresurar la llegada de Mashíaj?                                                         | 311     |
| Nuestros Sabios nos dicen: Cómo evitar el sufrimiento en el futuro                                               | 312     |
| El asombroso giro radical después de la Redención Final                                                          | 312     |
| ¿Cómo hemos de actuar en nuestra situación presente?                                                             | 314     |
| Respuestas a los cuestionarios                                                                                   | 367     |
| Closario                                                                                                         | 369     |



# Introducción



# ¿De qué trata el Libro de Daniel?

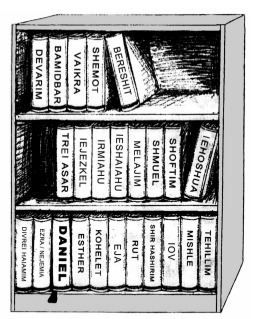
El Libro de Melajim 2 terminó contándonos que los ejércitos del rey babilónico Nevujadnétzar destruyeron el primer Beit HaMikdash. Sus soldados expulsaron a los judíos de Éretz Israel y los obligaron a ir a Bavel. ¿Qué les sucedió a los Bnei Israel en Bavel? Es esta la historia sobre la cual leemos en el Libro de Daniel.

Mas, si miramos el Naj, vemos que el Libro de Daniel no viene inmediata-

mente después de *Melajim*. Los otros cuatro libros, de los *Neviím*, que siguen al *Libro de Melajim* son:

- 1 El Libro de Ieshaiahu
- 2 El Libro de Irmiahu.
- 3 El Libro de Iejezkel.
- 4 El *Libro de los Doce Profetas* (*Trei Asar*),¹ cuyas profecías fueron combinadas en un solo volumen.

Todos estos cuatro libros sagrados contienen mensajes proféticos de Hashem. En esta colección los hemos pasado por alto porque tienen un lenguaje poético y de difícil comprensión.<sup>2</sup> En cambio, proseguimos con uno de los últimos Libros de la parte de *Ketuvim* del *Naj*.



<sup>1.</sup> Estos doce son: 1. Hoshea, 2. Ioel, 3. Amós, 4. Ovadiá, 5. Ioná, 6. Mijá, 7. Nahum, 8. Javakuk, 9. Tzefaniá, 10. Jagái, 11. Zejaría, 12. Malají.

<sup>2.</sup> Los lectores adultos pueden recurrir a la colección de cinco tomos *El Midrash dice sobre las Hafta- rot semanales*, que explica varias de estas profecías.

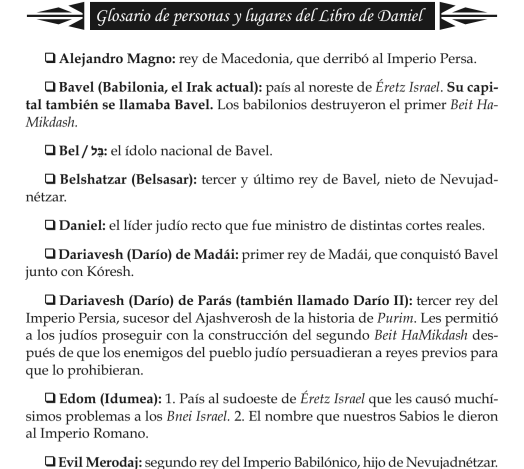


fue enterrado en Bavel.

# ©editorial BNEI SHOLEM

Es una continuación de la historia de *Melajim* 2 porque el *Libro de Daniel* relata el destino de la comunidad judía de Bavel después de la destrucción del *Beit HaMikdash* y especialmente de su líder, Daniel. La segunda parte describe las visiones que Daniel recibió de Hashem en lo concerniente a los cuatro exilios y la llegada de Mashíaj.

A fin de facilitar el seguimiento de los sucesos de *Séfer Daniel*, proveeremos de una breve explicación de los protagonistas, naciones y lugares principales sobre los que se leerá. (Están en orden alfabético). Es posible consultar esta lista en cualquier momento de la lectura del libro.



☐ **Iejezkel (Ezequiel):** recto profeta que fue exiliado a Bavel, donde recibió mensajes de Hashem. Iejezkel murió durante el reinado de Nevujadnétzar y



| ☐ Jananiá, Mishael y Azariá: tres jóvenes judíos que eran amigos entre sí y de Daniel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ Kasdim (caldeos): tribu antigua del norte de <i>Éretz Israel</i> , conocida por sus salvajes y bárbaros métodos de combate. Sus guerreros incendiaban las ciudades de sus enemigos y esclavizaban cruelmente a toda la población. Con el tiempo, los <i>kasdim</i> conquistaron Bavel y se establecieron allí. El padre del rey Nevujadnétzar descendía de ellos. A Bavel se la suele llamar la tierra de los <i>kasdim</i> y el idioma oficial que se hablaba en la corte, arameo, se conoce como la lengua de los <i>kasdim</i> . |
| ☐ <b>Kóresh (Ciro):</b> segundo rey del Imperio Persia, sucesor de Dariavesh, quien permitió a los judíos retornar a <i>Éretz Israel</i> y construir el segundo <i>Beit HaMikdash</i> . Kóresh conquistó Bavel y la hizo parte del Imperio Persa.                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ☐ Madái (Media): país al noreste de Parás, y su aliado. Parás u-Madái (Persia y Media) suelen ir juntas. El primer rey de Madái, Dariavesh, conquistó Bavel junto con el primer rey de Persia, Kóresh.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ☐ Parás (Persia, el Irán actual): país al noreste de <i>Éretz Israel</i> . Parás, junto con Madái, derrotó a Bavel y la incorporó a su reino.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ☐ Tito (conocido como Titus <i>HaRashá</i> , debido a su crueldad): el general romano que destruyó el segundo <i>Beit HaMikdash</i> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ☐ <b>Vespasiano:</b> emperador romano que inició la conquista de Ierushalaim durante la cual se destruyó el segundo <i>Beit HaMikdash</i> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ☐ <b>Iejezkel (Ezequiel):</b> recto profeta que fue exiliado a Bavel, donde recibió mensajes de Hashem. Iejezkel murió durante el reinado de Nevujadnétzar y fue enterrado en Bavel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

# Parte 1 Daniel y Sus Amigos



# Galut Iehoiakim: El primer exilio, dieciocho años antes de la destrucción del primer Beit HaMikdash

Repasemos los acontecimientos que tuvieron lugar durante el reinado de Iehoiakim, que gobernó el reino de Iehudá. Leímos sobre él al final del Libro de Melajim 2. El único reino judío que existía en aquel entonces era Iehudá, porque hacía más de cien años los asirios habían disuelto el reino de Israel.

Iehoiakim, antepenúltimo rey de Iehudá, era un *rashá* terrible. Además de todas sus otras transgresiones, cometió el grave pecado de hacerse tatuar en el cuerpo el nombre de un ídolo. También quemó deliberadamente el sagrado *Libro de Eijá*, que predecía su caída.

Fue durante el reinado de Iehoiakim que Hashem decidió que era tiempo de que los *Bnei Israel* fueran expulsados de la Tierra Santa debido a sus pecados. *Éretz Israel* sería conquistada por los babilonios. Hashem hizo primero que estos se convirtieran en una potencia mundial, pues Él nunca entrega a los *Bnei Israel* en manos de una nación débil.

Apenas Iehoiakim ascendió al trono, Hashem le dio un mensaje al profeta Irmiahu. Le ordenó: «Haz barras de madera y ponlas sobre tu cuello. Llévalas todo el día, como quien carga con un yugo. Esto le transmitirá un mensaje al Rey Iehoiakim y a sus sucesores. Mi mensaje es que deben obedecer al rey de Bavel, Nevujadnétzar, y aceptar su yugo».

El profeta Irmiahu actuó como se le ordenó. Hizo barras de madera; y durante los quince años que siguieron caminó por todas partes con el yugo sobre su cuello. No sólo les advirtió a los reyes judíos que se sometieran a Bavel, sino que Hashem también lo envió con esta advertencia a los países vecinos: Edom, Moav, Amón, Tzor y Tzidón. Irmiahu proclamaba: «Así dice Hashem, el Di-s de Israel: "Yo creé el mundo con todas las personas y animales que hay en él con Mi gran poder. El mundo entero Me pertenece. Yo he decretado que las tierras de estos cinco reyes le sean dadas a Nevujadnétzar. Nevujadnétzar, su hijo y su nieto gobernarán un imperio grande y poderoso. Toda nación que no incline su cuello para aceptar el yugo de Nevujadnétzar sufrirá por la espada, el hambre y la plaga hasta ser borrada. ¡No escuchen a los falsos profetas que les insten a oponerse a Bavel! ¡Las mentiras de ellos están causando la destrucción de ustedes!"». (Vemos que los profetas judíos recibían mensajes para beneficiar no sólo al pueblo judío sino incluso a las naciones del mundo).

La predicción de Irmiahu se hizo realidad tres años después. Nevujadnétzar fue coronado rey de Bavel, después de lo cual subyugó velozmente a sus rivales: Egipto y Ashur. Luego atacó y conquistó el reino de Iehudá. El Rey Iehoiakim fue obligado a jurar lealtad al emperador de Bavel, así como a pa-



garle un elevado impuesto. Pero, tres años después, el Rey Iehoiakim decidió neciamente rebelarse contra Nevujadnétzar rehusándose a pagar el impuesto.

Nevujadnétzar no respondió a la rebelión durante dos años. Al tercer año, pasó a la acción y acercó su ejército a Ierushalaim.

Nuestros Sabios nos dicen:

# El fin del Rey Iehoiakim

Esperando lograr un acuerdo pacífico con Nevujadnétzar, los Sabios del Sanhedrín le enviaron un mensaje al rey babilonio: «Deseamos reunirnos contigo», le comunicaron. Nevujadnétzar accedió.

Una delegación de Sabios viajó a Rivla, una pequeña población judía donde se estaba hospedando el emperador.

- Oh majestad, ¿tienes planeado entrar a Ierushalaim y destruir nuestro Beit Ha-Mikdash? le preguntaron.
- -No-afirm'o Nevujadnétzar . Lo único que me interesa es una sola persona, jel rey de ustedes, Iehoiakim! Entréguenmelo, jy le ordenaré a mi ejército que parta de inmediato!
  - Si es ese el caso replicaron los Sabios , veamos qué podemos hacer.

Los Sabios regresaron a Ierushalaim. Le informaron al Rey Iehoiakim:

– Hemos hablado con Nevujadnétzar. Si permites que te capture, no atacará Ierushalaim.

Pero el perverso rey no estaba de acuerdo.

- ¿Conque así es? replicó con severidad . ¡¿Me quieren entregar en manos del enemigo para salvar ustedes su propio cuello?! ¿Es justo? Dudo de que Nevujadnétzar me mate. Probablemente me lleve a Bavel encadenado y me obligue a ser su esclavo como castigo por haberme librado de su autoridad. ¡¿Debo ser tratado peor que un esclavo kenaaní?! ¡La Torá prohíbe que un judío le devuelva un esclavo kenaaní fugitivo a su amo!
- Tu caso es diferente respondieron los Sabios . El enemigo pidió específicamente por ti por tu nombre. ¿Recuerdas lo que pasó en los días de tu antepasado, el Rey David? Sheva ben Bijrí se rebeló contra él. El general de David exigió que lo entregaran en manos del rey porque era culpable. Como resultado, se libró de la muerte a todos los residentes de la población donde se encontraba. Tú, también, eres culpable. Hashem te advirtió por medio del profeta Irmiahu que no te debes rebelar contra Bavel; pero tú ignoraste la advertencia. De acuerdo con la ley judía, ¡debes ser entregado en manos de Nevujadnétzar a fin de salvar de la destrucción al resto de la población judía!

Ignorando las protestas del Rey Iehoiakim, los jueces del Sanhedrín lo encadenaron. Les informaron a los babilonios que se haría descender al rey de los judíos con

# Galut Iehoiakim - El primer exilio •



cuerdas por la muralla de Ierushalaim. No obstante, si Nevujadnétzar había esperado exhibir al rebelde rey de los judíos como su esclavo en su ciudad, quedó decencionado. Debido a su delicada naturaleza, el rey de los judíos murió poco después de que lo hicieran descender por la muralla. Posiblemente Iehoiakim ya estaba muerto para el momento en que se lo entregaron a Nevujadnétzar.

Encolerizado, el rev de Bavel ordenó que metieran el cadáver de Iehoiakim en el cuerpo sin vida de un asno. (De acuerdo con otras opiniones, hizo cortar el cadáver de Iehoiakim en peaueños trozos aue fueron luego arrojados a los perros).

Hashem no consideró ni siquiera esto como un castigo suficiente por los terribles pecados que había cometido Iehoiakim. Durante más de trescientos años, el cráneo de Iehoiakim quedó sin enterrar y a la intemperie. Un día, Rabí Jía bar Aba, que vivía en Ierushalaim, descubrió el cráneo en un campo abierto. «No es sino apropiado que sea enterrado», pensó. Cavó un pozo en el suelo y cubrió el cráneo con tierra. Pero, para su gran sorpresa, ¡la cabeza salió de la tierra dando un salto! Rabí Jía bar Aba volvió a enterrarla, pero volvió a aparecer arriba del suelo. El Sabio comprendió que se trataba de un caso inusual. Pensó que tal vez era el cráneo de Iehoiakim. Rabí Jía sabía que el naví Irmiahu había profetizado que Iehoiakim no ameritaría un entierro apropiado. Quizá era este su castigo, concluyó Rabí Jía. (Mientras que algún miembro de una persona no esté enterrado, su alma no está en paz).

No obstante, Rabí Iía se sentía incómodo dejando el cráneo sin enterrar. De acuerdo con la ley judía, incluso un perverso tiene que ser enterrado. «Iehoiakim era un rey iudío — dijo — . Sus restos deberían ser tratados con dignidad». Entonces, Rabí Jía decidió envolver el cráneo, ponerlo en una caja y depositarlo en las afueras de las puertas de Ierushalaim. No se dio cuenta de que su esposa observaba lo que estaba haciendo. La mujer quedó sumamente desconcertada por las acciones de su marido, pero no lo cuestionó al respecto. No obstante, cuando les mencionó lo sucedido a los vecinos, le ofrecieron una explicación: «Esta es sin duda la cabeza de la primera esposa de tu marido, quien murió muy joven. ¡Dado que no puede olvidarla, mantiene guardada su cabeza como recuerdo!». A la esposa de Rabí Jía no le gustó esta idea en absoluto. Recuperó secretamente la caja. Luego sacó el cráneo y lo arrojó dentro de un horno. Ardió hasta quedar hecho cenizas.

Este fue el terrible fin del Rey Iehoiakim. Recibió un castigo de midá kenégued midá por sus pecados. Había mancillado su cuerpo tatuándose el nombre de un ídolo, y por consiguiente fue puesto dentro de un asno en lugar de ameritar un entierro. La cabeza de Iehoiakim había tramado un sinnúmero de ideas perversas. En consecuencia, fue arrojada a las llamas, tal como Iehoiakim había una vez echado desdeñosamente a las llamas el Libro de Eijá.

Así, el rey Nevujadnétzar terminó embaucado en su intento de quedarse con su cautivo de lujo, el rebelde rey de los judíos. Durante ese primer ataque, Nevujadnétzar no destruyó en sí Ierushalaim, pero obligó a muchos judíos a acom-



nañarlo a Bavel como prisioneros.

El primer grupo de exiliados estaba principalmente conformado por los integrantes más distinguidos de la sociedad: miembros de la casa real y nobles. Entre ellos había cuatro jóvenes que descendían de la familia real de David. Eran Daniel y sus tres amigos: Jananiá, Mishael y Azariá. Tenían unos quince años de edad y los llevaron a Bavel a la fuerza.

# Galut Iehoiajín: El segundo exilio, siete años después

 $\Gamma$  iete años después, durante el gobierno del siguiente rey de los judíos, le hoiajín, Nevujadnétzar y su ejército volvieron a atacar Éretz Israel. Ganaron la batalla. Nevujadnétzar dio órdenes de exiliar al Rey Iehoiajín junto con su familia y los miembros de su casa. Además, exilió diez mil judíos de las familias más nobles, y mil de los más grandes Sabios en Torá, entre quienes se encontraban el profeta lejezkel y el Sabio Mordejái, que se asentó en Shushán.

# Galut Tzidkiiahu: El tercer exilio, y final, once años después

🔼 l último rey judío en gobernar Éretz Israel fue Tzidkiiahu. Él también se rebeló contra Nevujadnétzar. Debido al temor que sentía por el ejército de Nevujadnétzar, le pidió al gobernante de Egipto que se le uniera en la lucha contra Bavel. Pero ni siquiera este plan salvó a Tzidkiiahu. El ejército babilónico invadió Éretz Israel, conquistando una población tras otra, hasta

que Ierushalaim fue la única ciudad que permaneció en manos judías. Los judíos de Ierushalaim lograron resistir el sitio de las fuerzas babilónicas durante más de tres años. Pero finalmente, el nueve de tamuz, los soldados enemigos lograron abrir la primera brecha en la muralla e ingresaron en la ciudad. Un mes





después, el nueve de av, incendiaron el santo Beit HaMikdash. Millares de judíos fueron asesinados por el enemigo. Nevujadnétzar ordenó que el resto de la población judía fuera obligada a marchar a Bayel. Sólo los judíos más pobres tuvieron permitido quedarse en Éretz Israel. Bien podemos imaginar lo afligidos que estaban todos los hombres, mujeres y niños al ser expulsados despiadadamente de sus hogares para ser obligados a reestablecerse en un país lejano. Los soldados babilónicos, que habían sido entrenados para ser toscos y crueles, trataban brutalmente a los prisioneros. El siguiente midrash es un ejemplo del maltrato que tuvieron que tolerar los judíos.

## El Midrash nos dice:

## La crueldad de Nevujadnétzar

Nevujadnétzar y sus nobles estaban navegando relajadamente por un río en una embarcación de lujo, acompañados por los placenteros sonidos de una orquesta. En ese momento, pasó junto a la orilla un grupo de prisioneros judíos. Estos pobres judíos habían sido despojados de sus ropas y estaban encadenados. Mas aquel penoso espectáculo no era suficiente para satisfacer al salvaje Nevujadnétzar.

«¡Atención! – le dijo firmemente al capitán del barco – . ¡Baja la velocidad! ¡Tengo que ocuparme de algo!».

Dirigiéndose a los soldados que vigilaban a los judíos, preguntó a los gritos: «; Por qué estos judíos están caminado con tanto orgullo? ; No les pueden encontrar nada para cargar?».

Los soldados estaban ansiosos por complacer a su amo. Tomaron velozmente contenedores vacíos, los llenaron de arena y los pusieron sobre las espaldas de los cautivos. Ahora los prisioneros judíos marchaban encorvados bajo estas pesadas cargas. Apenas se las arreglaban para avanzar a los tropiezos, con lágrimas que les caían a raudales por las mejillas.

Quizá se les haya cruzado por la mente la idea de que Hashem los había abandonado y ya no los amaba. No obstante, esto estaba lejos de la verdad.

## Otro midrash:

# ¿Dónde estaba Hashem durante el exilio?

Cuando a los judíos se les hacía marchar a la fuerza a Bavel, muchos de ellos transportando pesadas cargas, no estaban solos. Hashem compartía su gran dolor. Todos los ángeles del cielo se congregaron para consolarLo.

«¡¿Creen que necesito el consuelo de ustedes aquí arriba en el Cielo?! – reprendió seriamente a los ángeles - . ¡No! Son Mis amados hijos quienes los necesitan. ¡Desciendan de inmediato para ayudarlos! Yo, también, iré con ustedes».

Los ángeles descendieron para aliviar las cargas de los judíos. También Hashem Mismo estaba, por así decirlo, llevando las cargas junto con los Bnei Israel. Hashem declaró: «¡Yo, Yo Mismo, estoy siendo llevado a Bavel por causa de los Bnei Israel!».

# La comprensión del Midrash

La situación de los judíos en el exilio puede compararse con una escena con la que estamos familiarizados: Un enérgico niño de dos años le dice a los gritos a su madre, «¡Mi pelota salió rodando por la puerta!». Cuando sale corriendo para recuperarla, ¿creen que su madre sencillamente se quedará adentro? ¡Por supuesto que no! Lo seguirá rápidamente, preocupada por la seguridad de su hijo. Incluso si se queda fuera de la vista del niño, está alerta y lista para volver a ponerlo a salvo ante la menor señal de peligro.

De modo similar, en la Torá Hashem les advirtió a los judíos: «Si pecan, irán al exilio, donde Yo "ocultaré Mi rostro"». Si bien Hashem acompaña a los judíos al exilio, no los vigila abiertamente. Más bien, vela por ellos como si estuviera detrás de un muro. De este modo, custodió a los judíos en el exilio babilónico y continúa haciéndolo aun hoy, dondequiera que haya judíos. Nuestros Sabios declararon: «Dondequiera que estén exiliados los judíos, la Shejiná está en el exilio junto con ellos». La Shejiná comparte su dolor y vela por ellos por más que no sean conscientes de eso.

# Pregunta

¿Por qué Hashem eligió **Bavel** como el país al cual serían exiliados los judíos después de la destrucción del primer Beit HaMikdash?

# Respuestas

Esta elección muestra la misericordia de Hashem sobre el pueblo judío. Ante todo, Bavel era un país con el que los judíos ya estaban un tanto familiarizados. El patriarca Avraham había crecido en Ur Kasdim, que se encontraba en la región de Bavel. Cuando los judíos llegaron al nuevo país, no se sintieron tan perdidos.

Por otra parte, el idioma oficial de Bavel era el arameo. Puesto que la lengua aramea es muy similar a la hebrea, a los judíos les resultó fácil aprender a hablarla. Su similitud con el hebreo les ayudaría también a recordar la Torá incluso en el galut (exilio).

Otra ventaja que ganaron en Bavel era que en muchos lugares crecían datileras. Puesto que los dátiles eran económicos y nutritivos, la mayoría de los judíos no pasaban hambre en esta nueva tierra y podían estudiar Torá en paz.

# Galut Tzidikiiahu - El exilio final





De hecho, sólo los primeros cuarenta y cinco años — durante el reinado de Nevujadnétzar — fueron difíciles para los judíos de Bavel. Luego la situación se volvió confortable e incluso bastante placentera. La mayoría de los líderes posteriores fueron amables con ellos y les permitieron dirigir su vida comunitaria de acuerdo con las leves de la Torá.

Como veremos pronto, en este exilio Hashem también les dio a los judíos un protector poderoso.

La misericordia de Hashem se hizo también evidente en el hecho de que no exiliara a todos los Bnei Israel de inmediato, sino que fueron exiliados por turnos. Cuando la mayoría de los judíos llegó a Bavel con el último exilio —durante el reinado de Tzidkiiahu—, ya encontraron allí muchas casas de estudio de Torá y tefilá, y un consolidado Sanhedrín de Sabios en Torá. Los talmidéi jajamim que habían sido exiliados previamente estaban preparados y deseosos de enseñarle Torá a la nueva generación y guiar al pueblo. Esto aseguró la supervivencia espiritual de la comunidad judía de Bavel.

# Irmiahu recibe un mensaje para los judíos del exilio

ientras el *Beit HaMikdash* aún estaba en pie, muchos falsos profetas de Éretz Israel habían engañado al pueblo. Intentaban convencerlos de que Nevujadnétzar nunca lograría conquistar la Tierra. Ahora, estos mismos impostores les daban a los judíos mensajes falsos de esperanza: «¡Por más que hayan sido exiliados, Hashem nos ha informado que pronto se les hará retornar a *Éretz Israel*!».

Por el contrario, Hashem le dio al profeta Irmiahu, que vivía en Éretz Israel, el siguiente mensaje para que les transmitiera a los judíos exiliados: «Así dice Hashem a todos los cautivos a quienes Yo he exiliado de Ierushalaim a Bavel,³ "Construyan casas y planten jardines en Bavel (lo cual significa: no decidan vivir en cabañas temporales). Cásense y formen familias (lo cual significa: no esperen hasta retornar a Éretz Israel). No maldigan a Bavel ni le deseen mal alguno, sino más bien oren por su paz: porque la paz de ella es la paz de ustedes". Así dice Hashem: "Cuando setenta años de Bavel sean completados, Yo los recordaré a ustedes y cumpliré Mi buena palabra de hacerlos retornar a Éretz Israel"».

Esta profecía era amarga para los muchos judíos que habían esperado retornar pronto a su hogar. Sin embargo, tenía cierto grado de consuelo, porque

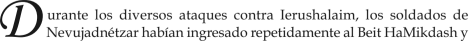
<sup>3.</sup> Toda palabra que Hashem le dice a un naví es significativa. Cuando los judíos exiliados oyeron las palabras proféticas «A todos los cautivos a quienes Yo he exiliado de Ierushalaim a Bavel», aquello les recordó que Nevujadnétzar no era la causa de su exilio sino que lo había decretado Hashem como un castigo para ellos.

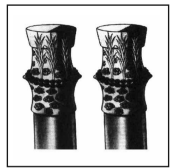


suponía un claro final del galut Bavel. En todo exilio posterior, los judíos ya no ameritaron que se les dijera con antelación cuándo terminaría, lo cual les dificultaba mucho más tolerarlo.

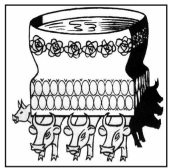
Los judíos atendieron a las palabras de Irmiahu. Se establecieron en Bavel, y muchos de ellos se volvieron muy exitosos y aun ricos.

# Nevujadnétzar celebra su victoria



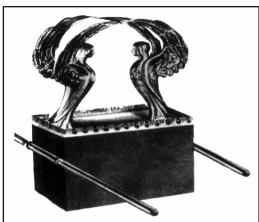


saqueado sus objetos sagrados, que llevaron luego a Bavel. En el primer ataque, los soldados babilónicos no habían tocado los magníficos pilares Iajín y Boaz. Ni se llevaron tampoco la mikve espe-



cial y los carros donde se transportaban los kiorim (lavatorios). Pero, más adelante, en los exilios de Iehoiajín y Tzidkiiahu, se robaron también estos objetos y los llevaron a Bavel.

No obstante, algunos de los utensilios sagrados nunca fueron capturados por el enemigo. Aquellos eran los objetos que Betzalel y los Bnei Israel hicieron en el desierto para el Mishkán. Puesto que tenían una kedushá superior, Hashem no permitió que cayeran en manos no judías. El Rey Ioshiiahu había escondido el arón de Betzalel en una cámara subterránea secreta del Beit Ha-



Mikdash cincuenta años antes de su destrucción.

El rey Nevujadnétzar no reconoció haber sido victorioso sobre los Bnei Israel porque Hashem lo había convertido en Su agente para castigar a los judíos por sus pecados. En cambio, alabó a su dios Bel/½ por haberle concedido éxito en la batalla. Nevujadnétzar se consideraba también a sí mismo un dios. Con todo, al comienzo de su reinado