# PRECEPTOS bajo la lupa de la



Tomo DOS Rabino Yehuda Leib Shapiro Editorial BNEI SHOLEM

Basado en las enseñanzas del Rabino Yehuda Leib Schapiro

Único autorizado para la distribución y comercialización: Editorial Bnei Sholem © COPYRIGHT 2020

Todos los derechos reservados. No pueden reproducirse en forma alguna, partes de este libro, ni tampoco almacenar o recuperar información, en forma total o parcial en cualquier idioma sin el consentimiento escrito del editor.

Se aplicarán estrictamente los derechos de autor.



#### EDITORIAL BNEI SHOLEM

Jean Jaures 737
C1215ACM Ciudad de Buenos Aires, Argentina
Telefax (54-11) 4961-8338
editorial@bneisholem.com.ar
www.bneisholem.com.ar

Bajo la lupa de la Cabala / Simja Libe. - 1a ed adaptada. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Bnei Sholem, 2017. 223 p. ; 23 x 16 cm. ISBN 978-987-3833-50-2

1. Arte Religioso. I. Título. CDD 700.482

#### Introducción

Editorial Bnei Sholem tiene el honor de sacar a la luz un material que hasta el momento no se podía encontrar por escrito: los excelentes cursos que el rabino Arie Leib Shapiro ha dado durante muchos años en sus charlas semanales, y que hasta el momento sólo estaban disponibles en inglés, y en formato de audio, en el sitio de Internet internacional de Jabad Lubavitch (www.chabad. org).

Como verá el lector, los temas son variados y sumamente interesantes, potenciados con claras explicaciones, lo cual hará más simple entender ciertos tópicos complejos de la Torá de forma amena y con un destello de mística y *jasidut* (filosofía jasídica).

Actualmente Rabbai Shapiro se desempeña como Rosh Ieshivá (decano) de la Ieshivá Guedolá de Greater Miami, Rav del templo Beit Menajem, y Rabino Principal de la comunidad judía de Miami Beach, Florida. Su buena reputación le ha valido un lugar en la comunidad judía internacional, como javer del Beit Din (corte rabínica) Vaad Rabanei Lubavitch Haklalí de los Estados Unidos y Canadá, y maguid shiur en Dial Adaf, parte de la organización mundial Daf Iomí. Es, además, fundador del Vaad Leafatzat Sijot, y con más de cuatrocientas cuarenta y dos disertaciones en habla inglesa, uno de los conferencistas más prolíficos de la actualidad.

Su titánica tarea de poner las "perlas" de nuestros Sabios al alcance de todo el público en general por igual la logra con

creces: todas sus conferencias resultan enriquecedoras, y arrojan enfoques renovados y abundante luz sobre cada uno de los temas que tocan.

La presente es una compilación y adaptación española de algunas de sus más selectas ponencias. Bnei Sholem ha elegido desarrollarlas en forma de texto, privilegiando el acceso al público general, con la tranquilidad de saber que aún si hubiese optado por reproducir al pie de la letra cada palabra de sus grabaciones, igualmente habría fallado en transmitir el fuego y entusiasmo inimitable que su autor les imprime.

Cabe mencionar que las transcripciones de los audios fueron hechas de forma libre y eso podría dar lugar a pequeñas modificaciones del enfoque que quiso dar el *Rav*. Debido a esto, les pedimos a los lectores que ante cualquier inquietud se comuniquen con nosotros para poder publicar las futuras ediciones del libro con los cambios necesarios.

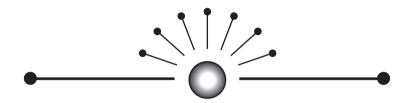
## Índice

| 1 ¶ L       | os ángeles, seres puramente espirituales     |   |
|-------------|----------------------------------------------|---|
| L           | as tres clases de creaciones                 | 3 |
| L           | os seres espirituales                        | 4 |
| L           | a explicación jasídica y cabalística         | 5 |
| L           | as almas y los ángeles                       | 7 |
| L           | a naturaleza limitada de los ángeles10       | C |
| L           | a misión de los ángeles14                    | 4 |
| L           | as distintas funciones de los ángeles16      | 5 |
| Е           | l propósito del judío20                      | C |
|             |                                              |   |
| <b>22 1</b> | La medicina del Talmud                       |   |
| Е           | l Talmud y la ciencia2!                      | 5 |
| L           | a explicación simple2                        | 7 |
| L           | a explicación más profunda28                 | 3 |
| Е           | l objetivo de los consejos médicos29         | 9 |
|             | Cómo interpretar los comentarios hipotéticos |   |
| d           | el Talmud30                                  | C |
| L           | os cambios en el mundo físico32              | 2 |
| Е           | l carácter eterno del Talmud3                | 3 |
|             | o inferior es un reflejo de lo superior36    |   |
|             | a parábola3                                  |   |
|             | a relación entre lo espiritual y lo físico3  |   |
|             | a solución del conflicto4                    |   |
|             |                                              |   |
| <b>43 •</b> | Confianza absoluta en Hashem, bitajór        | 1 |
|             | )ué es el <i>bitajón</i> 4!                  |   |
| `           |                                              |   |

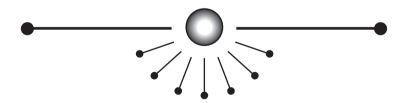
|      | ¿Por qué tener bitajón?                        |                                                    |
|------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|      | El plano natural                               |                                                    |
|      | Los milagros                                   |                                                    |
|      | El man y el Shabat                             |                                                    |
|      | La unicidad de <i>Hashem</i> y el mundo        | 59                                                 |
|      | El <i>bitajón</i> en nuestra vida cotidiana    | 61                                                 |
| 65   | El sufrimiento.                                |                                                    |
|      | Por que a la gente buena le pasan cosas malas. |                                                    |
|      | La existencia del mal y el sufrimiento         | 67                                                 |
|      | La respuesta de la <i>Guemará</i>              |                                                    |
|      | La explicación jasídica                        |                                                    |
|      | El primer nivel                                |                                                    |
|      | El segundo nivel                               |                                                    |
|      | El tercer nivel                                |                                                    |
|      | La diferencia entre cada nivel                 |                                                    |
|      | La aclaración de la frase de la Guemará        |                                                    |
|      | ¿Cuál es el mensaje para nosotros?             |                                                    |
| 85 ( | El libre albedrío y la Providencia Div         |                                                    |
|      |                                                | ша                                                 |
|      |                                                |                                                    |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87                                                 |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>88                                           |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>88<br>90                                     |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>88<br>90                                     |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>88<br>90<br>91                               |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>93                               |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>93<br>95                         |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>93<br>95<br>96                   |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>93<br>95<br>96                   |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>95<br>96<br>97                   |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>95<br>96<br>97                   |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>90<br>91<br>95<br>96<br>97                   |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>98<br>91<br>95<br>96<br>98<br>99             |
|      | El libre albedrío y la Providencia Divina      | 87<br>88<br>90<br>93<br>95<br>96<br>97<br>98<br>99 |

|     | La diferencia entre los dos casos                   | .109 |
|-----|-----------------------------------------------------|------|
|     | El ejemplo de la Meguilá                            | .110 |
|     | Nuestra idea de "pueblo elegido"                    |      |
|     | Lo que dicen ellos y lo que decimos nosotros        |      |
|     | Sí, todos somos importantes: pero diferentes        |      |
|     | ¿Cuándo fuimos elegidos?                            |      |
|     | ¿Por qué también fueron elegidas las                | .110 |
|     | generaciones posteriores?                           | 110  |
|     | La <i>neshamá</i>                                   |      |
|     | Una explicación más profunda                        |      |
|     |                                                     |      |
|     | La conexión previa a la Entrega de la Torá          |      |
|     | La elección de Avraham                              |      |
|     | La responsabilidad de tener una <i>neshamá</i>      | .12/ |
| 120 | Al La Tará vilas Na Indías                          |      |
| 149 | La Torá y los No Judíos                             | 404  |
|     | Justos entre las naciones                           |      |
|     | ¿Cómo deben aceptarse estos preceptos?              |      |
|     | Los siete preceptos universales                     |      |
|     | ¿Siempre fue así?                                   |      |
|     | ¿Cuál es el objetivo de estos preceptos?            |      |
|     | Avodá Zará (Idolatría)                              | .137 |
|     | Shfijut Damim (derramamiento de sangre,             |      |
|     | asesinato)                                          | .139 |
|     | Guilúi Araiot (inmoralidad sexual, adulterio)       | .141 |
|     | Éver Min Hajai (comer una parte de un animal vivo). | 143  |
|     | Birkat Hashem ("Bendecir" a Hashem)                 | .145 |
|     | Guézel (robo)                                       |      |
|     | Dinim (tribunales de justicia)                      |      |
|     | Otros preceptos                                     |      |
|     | Los no judíos y las 613 <i>mitzvot</i> de la Torá   |      |
|     | El "bar mitzvá" de un no judío                      |      |
|     | Nuestro rol                                         |      |
|     | 100000                                              |      |
| 153 | <b>■ El Nombre Menos Conocido de Hash</b>           | em   |
| 100 | Nombrar a Dis                                       |      |
|     | Distintas formas de referirse a Di-s                |      |
|     | Distilitas Iulilias de l'elellise a Di-5            | TOO  |

|     | Los Siete Nombres Santos                                                                                                                                                                                   | 15/                                                                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|     | Dos versiones diferentes                                                                                                                                                                                   | 157                                                                 |
|     | ¿Cómo escribirlo?                                                                                                                                                                                          | 158                                                                 |
|     | El nombre menos conocido                                                                                                                                                                                   | 159                                                                 |
|     | El Tetragrámaton                                                                                                                                                                                           |                                                                     |
|     | El nombre "Ekié" en la Torá                                                                                                                                                                                | 160                                                                 |
|     | La omisión del Rambam                                                                                                                                                                                      | 162                                                                 |
|     | ¿Es realmente un nombre?                                                                                                                                                                                   | 162                                                                 |
|     | Otras explicaciones                                                                                                                                                                                        | 164                                                                 |
|     | iNo es tan simple!                                                                                                                                                                                         | 165                                                                 |
|     | La naturaleza limitada del lenguaje                                                                                                                                                                        | 166                                                                 |
|     | "Saber"                                                                                                                                                                                                    | 167                                                                 |
|     | Un detalle curioso                                                                                                                                                                                         | 169                                                                 |
|     | La verdad Divina                                                                                                                                                                                           | 170                                                                 |
|     | Los Otros Nombres                                                                                                                                                                                          | 170                                                                 |
|     | ¿Y el Tetragrámaton?                                                                                                                                                                                       | 171                                                                 |
|     | Nombre Santo iun concepto limitante!                                                                                                                                                                       |                                                                     |
|     | Un nombre más allá de todos los nombres                                                                                                                                                                    |                                                                     |
|     | Y así llegamos a la respuesta                                                                                                                                                                              | 176                                                                 |
|     | Aller in the second of the second                                                                                                                                                                          |                                                                     |
| 177 | La vestimenta - El espejo del alma                                                                                                                                                                         |                                                                     |
|     | Introducción                                                                                                                                                                                               |                                                                     |
|     | El origen de las prendas                                                                                                                                                                                   | 121                                                                 |
|     |                                                                                                                                                                                                            |                                                                     |
|     | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183                                                                 |
|     | Cual ropas de carne  Las prendas espirituales                                                                                                                                                              | 183<br>187                                                          |
|     | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191                                                   |
|     | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192                                            |
|     | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192                                            |
| 105 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194                                     |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194                                     |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194                                     |
| 195 | Cual ropas de carne  Las prendas espirituales  Shaatnéz, la mezcla prohibida  El precepto de Tzitzit  Las prendas de la redención  Secretos detrás de los nombres heb  El valor de un nombre  Introducción | 183<br>187<br>191<br>194<br><b>reos</b><br>197                      |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194<br>reos                             |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194<br>reos<br>197<br>200               |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194<br>reos<br>197<br>200<br>202        |
| 195 | Cual ropas de carne                                                                                                                                                                                        | 183<br>187<br>191<br>192<br>194<br>reos<br>197<br>200<br>202<br>205 |



# Los Ángeles seres puramente espirituales





- ▶ Las tres clases de creaciones
  - ▶ Los seres espirituales ◀
- ID La explicación jasídica y cabalística ◀
  - ▶ Las almas y los ángeles ¶
- ▶ La naturaleza limitada de los ángeles ¶
  - ▶ La misión de los ángeles ¶
- ▶ Las distintas funciones de los ángeles ¶
  - ▶ El propósito del judío ¶



# as tres clases

LOS malajim, los ángeles, pueden ser vistos sólo por los grandes justos, pero existe información sobre ellos en diversos textos sagrados de nuestra tradición. Nos basaremos aquí en las enseñanzas del Rambam, la Cábala y el Jasidismo.

Todo lo que el Santo, Bendito Sea Él, creó en todos los mundos se divide en tres categorías:

- 1. Las creaciones que son una combinación de materia y forma. La materia se refiere al cuerpo físico y la forma al alma, o fuerza vital, que le da vida. Estos seres están permanentemente cobrando existencia y dejando de existir. En esta categoría están incluidos los cuerpos del hombre, las bestias, las plantas y los metales.
- 2. Las creaciones que también son una combinación de materia y forma, pero no cambian como aquellas de la primera categoría. Estas creaciones tienen una forma fija en su materia y no sufren el mismo proceso que las anteriores. Son, por ejem-

plo, los cuerpos celestes, que también están hechos de materia y forma pero de un tipo diferente.

3. Las creaciones que poseen forma pero ninguna materia en absoluto, como los ángeles. Los ángeles son seres puramente espirituales independientes unos de otros. No es posible verlos desde este mundo material pues aquí sólo podemos vincularnos plenamente con lo físico.



Los ángeles son seres puramente espirituales en el sentido más absoluto, sin componente físico alguno.

Pero ¿qué significan entonces las declaraciones de los profetas de que vieron, por ejemplo, un ángel de fuego con alas? Todas estas visiones proféticas son parábolas. También está escrito que Hashem es un fuego abrasador, por más que esto no sea así en un sentido literal. Son metáforas, tan sólo se están empleando términos con los que podamos vincularnos desde nuestro nivel de entendimiento en nuestro mundo físico.

Existen distintos tipos de ángeles de acuerdo con el nivel espiritual en que se encuentren. Estos niveles no se refieren a una altura en un plano físico, como si cada uno ocupara un lugar más alto de

los cielos, sino que se trata de planos espirituales. Por ejemplo, cuando hablamos de dos sabios y decimos que uno está por encima del otro, no queremos dar a entender que uno de ellos esté físicamente arriba del otro, sino que se halla en un nivel más elevado. En líneas generales, existen diez tipos de ángeles y sus distintos nombres reflejan diez niveles espirituales diferentes. Son los siguientes, del nivel superior al inferior:

- 1. Jaiot Hakodesh
- 2. Ofanim
- 3. Erelim
- 4. Jashmalim
- 5. Serafim
- 6. *Malajim*
- 7. Elokim
- 8. Bnei Elokim
- 9. Keruvim
- 10. Ishim

El nivel sobre el cual no existe ningún otro, excepto el de Hashem, es el de las Jaiot. Por consiguiente, los profetas declaran que ellas se hallan bajo el mismísimo Trono de Gloria de Hashem. El décimo nivel —el más bajo— es el de las formas llamadas Ishim. Estos son los ángeles que se comunican con los profetas y a quienes se percibe en las visiones proféticas. Se los conoce como Ishim—término que posee la misma raíz que la palabra ish, hombre— porque su nivel está muy próximo al plano del conocimiento humano.

Los ángeles poseen un conocimiento Divino extraordinario, cada uno según su nivel, debido a la cercanía que tienen con el Creador. No obstante, ni siguiera los ángeles más elevados pueden concebir la verdadera naturaleza de Hashem, pues no dejan de ser criaturas limitadas.

## a explicación jasídica y cabalística

Noconocemos plenamente el motivo, pero cuando Di-s quiso crear el mundo todo surgió —por así decirlo— de Él Mismo. Como dice el pasuk en Dibre Haiamim 1ra, parte 29:14: "Ki mimjá hakol", todo procede de Ti.

La Luz de Hashem es tan fuerte que no hay posibilidad de que exista algo fuera de ella mientras se halle en su estado original. Por consiguiente, a fin de crear el mundo, esta luz debió pasar por un largo proceso evolutivo, lo cual significa que tuvo que ir perdiendo intensidad a medida que iba creando cada nivel, descendiendo cada vez más hasta llegar finalmente a este mundo físico, el más bajo de todos. Cada mundo fue creando el nivel siguiente mediante un proceso de "digestión": cada nivel digería la luz que le correspondía y desechaba las "sobras", las cuales se convertían en la esencia del nivel inferior.

En consecuencia, este mundo material, terrenal, está formado por las "sobras" de todos los ni-

veles anteriores.

Existen muchos niveles intermedios entre el mundo más elevado y el nuestro, y la Cábala habla de todos ellos. Nuestro mundo —el universo y todo lo que hay en él— es el único mundo físico y el más bajo de todos. Los mundos superiores, que son —por así decirlo— el origen del nuestro, también tienen criaturas: pero son todas espirituales. Cuando se habla de un nivel espiritual superior se entiende que aquel mundo se halla más cerca de la verdad de Hashem.

Los mundos superiores, los mundos espirituales, tienen sus propias criaturas y sus residentes son llamados *malajim* (ángeles). Dice la Cábala que así como nosotros tenemos moradas y casas en este mundo también ellos tienen sus propios palacios espirituales.



No obstante, a pesar de que los ángeles son seres absolutamente espirituales y elevados, las *neshamot* —las almas de los judíos—se hallan en un nivel aun más elevado. Sí, aunque las *neshamot* se hallen aquí abajo en este mundo físico y los ángeles se hallen en el mundo espiritual,

las almas de los judíos son superiores porque son el motivo y el propósito último de la creación. La razón de la existencia de los ángeles no es sino que Hashem deseaba llegar a una meta en particular: la creación del mundo físico. No obstante, para llegar a esto era necesario un proceso espiritual.

El propósito de toda la creación es que en este mundo físico, el más bajo de todos, los judíos abracen y cumplan la Torá y las mitzvot. Es eso lo que dice Rashi al comienzo de la Torá. La primera palabra de la Torá, bereshit (traducida como "en el comienzo") está compuesta por dos palabras:

Bet: la segunda letra del alfabeto hebreo, que representa el número dos.

**Reshit:** principio o comienzo.

Rashi establece que los dos principios a los que se está refiriendo el pasuk son la Torá y el pueblo judío. Eso afirma que toda la creación del mundo fue y es en aras de aquellos dos principios.

Otra explicación de la composición de la palabra bereshit es que "be" es una abreviación de la palabra hebrea bishbil (en aras de). En consecuencia, la traducción literal del primer versículo de toda la Torá —que precisamente está estableciendo el génesis de la creación del mundo— declara: "En aras de dos principios (la Torá y el pueblo judío) creó Di-s los cielos y la Tierra".

Por consiguiente, el propósito y finalidad de la creación radica en la "fusión" de estos dos principios. En otras palabras, cuando el judío estudia la

Torá y cumple sus preceptos está cumpliendo con la meta última de la creación.

Es por eso que los ángeles —a pesar de su condición de seres absolutamente espirituales— no son ni la meta ni el propósito de la creación. Ni lo son tampoco sus mundos elevados.

La comprensión de este concepto es simple: si aquellos mundos fueran el propósito de la creación la obra habría finalizado en aquellos niveles. No obstante, todo el acto creador se detuvo en nuestro mundo físico. Y esto de por sí nos da la pauta de que la finalidad de la creación se halla en el último eslabón de la cadena, este mundo material con todos sus habitantes.

Los ángeles no son sino intermediarios, una parte más de toda aquella estructura cuyo fin es sólo llegar a esta meta, que es lograr que en este mundo físico las *neshamot* —alejadas de la Presencia Divina e investidas de un cuerpo físico— cumplan la Torá y las *mitzvot*.

Y en este sentido los ángeles son similares a cualquier otra criatura: no son sino un recurso para el cumplimiento de esta misión.

Cuando se dice que los ángeles poseen una mayor comprensión de la Divinidad y se hallan más cerca de la presencia de Hashem, esto es en realidad una consecuencia directa de su naturaleza totalmente espiritual: al vivir en mundos espirituales y ser ellos mismos incorpóreos tienen mayor facilidad para relacionarse con todo lo espiritual.

Siempre pensamos en los ángeles como seres especiales, santos y superiores. Es cierto, son santos y superiores: pero no tanto como nosotros. La única ventaja que tienen es que ellos ven la grandeza, la Divinidad, y nosotros no (porque nos hallamos en este mundo físico). Pero es precisamente eso lo que deseaba Hashem. Él deseaba que nos encontráramos en un lugar donde la Divinidad estuviera oculta v nos esforzáramos por revelarla a través de la Torá y las mitzvot. Sin embargo, aquello no significa que seamos inferiores a los ángeles, iAl contrario! Nosotros somos la meta de la creación y los ángeles son sólo, por así decirlo, creaciones superficiales de Hashem que hacen las veces de intermediarios.

### naturaleza limitada de los ángeles

Vemos también que en el relato de la creación hay una diferencia en la forma en que la Torá expresa la creación del mundo en general y la de las almas de los judíos en particular. Cuando se habla de la creación del mundo, del universo (en el relato de la creación existen 9 veces el término vaiómer Elokim), se emplea el término (Bereshit 1:3) vaiómer Elokim, dijo Di-s, lo cual significa que la creación fue consecuencia del habla de Hashem.

El Pirkéi Avot 5:1 dice: "Con diez expresiones fue creado el mundo", a través de diez dichos se